
 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

1 

TERRITÓRIO, SUBJETIVIDADE E TRANSFORMAÇÃO: 

GEOGRAFIA, CORPO E PRODUÇÃO DO SUJEITO NA 

MODERNIDADE 

TERRITORIO, SUBJETIVIDAD Y TRANSFORMACIÓN: 

GEOGRAFÍA, CUERPO Y PRODUCCIÓN DEL SUJETO EN LA 

MODERNIDAD 

TERRITORY, SUBJECTIVITY, AND TRANSFORMATION: 

GEOGRAPHY, BODY, AND THE PRODUCTION OF THE 

SUBJECT IN MODERNITY 

Atila Barros da Silva1 

RESUMO: Este artigo analisa a relação entre território, geografia e transformação 

existencial, partindo da ideia de que a subjetividade humana se constitui em mediação 

contínua com condições espaciais, sociais e corporais. Em oposição a visões 

individualistas, adota-se uma abordagem interdisciplinar que articula psicologia social 

crítica, sociologia, geografia humana, filosofia e neurociência. Argumenta-se que a 

mudança de ambiente não produz transformação automática, mas desencadeia processos 

complexos de desestabilização de disposições incorporadas, reorganização do 

pertencimento e redefinição de horizontes de possibilidade. O texto aborda a migração 

como experiência-limite da modernidade, marcada por luto territorial, desenraizamento e 

disputas por reconhecimento; analisa a geografia urbana como tecnologia de poder, 

evidenciando a segregação socioespacial e a mobilidade desigual; e discute a geografia 

física como dimensão constitutiva da experiência corporal e afetiva. Conclui-se que a 

transformação existencial emerge de uma dinâmica dialética entre condições territoriais 

e limites estruturais, sendo impossível compreender o indivíduo sem considerar os 

espaços que ele habita. 

Palavras-chave: Subjetividade. Território. Geografia humana. Transformação 

existencial. 

 

RESUMEN: Este artículo analiza la relación entre territorio, geografía y transformación 

existencial, partiendo de la idea de que la subjetividad humana se constituye mediante 

 
1 Graduado em Análise de Sistemas e História, possui formação acadêmica multidisciplinar. É pós-graduado 

com MBAs em Gestão do Conhecimento e em Data Warehouse e Business Intelligence, além de 

especializações em Engenharia de Software, Antropologia, História, Educação do Campo, Filosofia, 

Psicopedagogia e Neuropsicopedagogia. Mestre em Educação pela Universidade Estácio de Sá (UNESA-

RJ), onde atua como professor titular e pesquisador. Leciona nos cursos de Pedagogia, Sociologia e 

Antropologia, bem como nas graduações em Ciências Jurídicas, Análise e Desenvolvimento de Sistemas e 

Ciências da Computação. Atualmente, é doutorando em Educação pela Universidad Nacional de Rosario 

(UNR-Argentina). Lattes: http://lattes.cnpq.br/4660184868094532. Orcid iD: https://orcid.org/0009-0006-

3739-0681. E-mail: atilafmusp@gmail.com 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

2 

una mediación continua con condiciones espaciales, sociales y corporales. En oposición 

a perspectivas individualistas, se adopta un enfoque interdisciplinario que articula la 

psicología social crítica, la sociología, la geografía humana, la filosofía y la neurociencia. 

Se sostiene que el cambio de entorno no produce una transformación automática, sino 

que desencadena procesos complejos de desestabilización de disposiciones incorporadas, 

reorganización del sentido de pertenencia y redefinición de horizontes de posibilidad. El 

texto aborda la migración como una experiencia límite de la modernidad, marcada por el 

duelo territorial, el desarraigo y las disputas por el reconocimiento; analiza la geografía 

urbana como una tecnología de poder, evidenciando la segregación socioespacial y la 

movilidad desigual; y discute la geografía física como una dimensión constitutiva de la 

experiencia corporal y afectiva. Se concluye que la transformación existencial emerge de 

una dinámica dialéctica entre las condiciones territoriales y los límites estructurales, 

siendo imposible comprender al individuo sin considerar los espacios que habita. 

Palabras clave: Subjetividad. Territorio. Geografía humana. Transformación existencial. 

 

ABSTRACT: This article examines the relationship between territory, geography, and 

existential transformation, based on the idea that human subjectivity is constituted 

through continuous mediation with spatial, social, and bodily conditions. In contrast to 

individualistic perspectives, an interdisciplinary approach is adopted, bringing together 

critical social psychology, sociology, human geography, philosophy, and neuroscience. It 

is argued that changes of environment do not produce automatic transformation, but rather 

trigger complex processes of destabilization of embodied dispositions, reorganization of 

belonging, and redefinition of horizons of possibility. The text addresses migration as a 

limit-experience of modernity, marked by territorial mourning, uprooting, and struggles 

for recognition; analyzes urban geography as a technology of power, highlighting 

sociospatial segregation and unequal mobility; and discusses physical geography as a 

constitutive dimension of bodily and affective experience. It concludes that existential 

transformation emerges from a dialectical dynamic between territorial conditions and 

structural limits, making it impossible to understand the individual without considering 

the spaces they inhabit. 

Keywords: Subjectivity. Territory. Human geography. Existential transformation. 

 

  



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

3 

INTRODUÇÃO 

A relação entre ambiente, território e subjetividade tem ocupado posição central 

nas reflexões contemporâneas das ciências humanas e sociais, sobretudo diante da 

intensificação dos deslocamentos populacionais, da urbanização desigual e da crescente 

precarização das condições de vida na modernidade tardia. A experiência humana, longe 

de se constituir em um plano puramente interior ou psicológico, revela-se profundamente 

enraizada em contextos espaciais concretos que estruturam práticas, afetos, 

temporalidades e formas de reconhecimento. Este artigo parte do pressuposto de que a 

transformação existencial do indivíduo não pode ser compreendida sem uma análise 

rigorosa das mediações territoriais que atravessam a vida social. 

Historicamente, concepções liberais de sujeito privilegiaram a autonomia 

individual, a escolha racional e a interioridade como fundamentos da mudança pessoal. 

No entanto, tal perspectiva mostra-se insuficiente para explicar a persistência de padrões 

de comportamento, sofrimento e exclusão mesmo diante de deslocamentos geográficos 

significativos. Em contraposição, abordagens críticas oriundas da psicologia social, da 

sociologia, da geografia humana e da filosofia evidenciam que o sujeito se constitui em 

permanente relação dialética com o meio, incorporando disposições, esquemas 

perceptivos e modos de agir que são social e espacialmente produzidos (Bourdieu, 1996). 

Nesse sentido, a mudança de ambiente não deve ser tratada como evento isolado 

ou solução automática para impasses existenciais, mas como processo complexo que 

articula dimensões neurobiológicas, simbólicas, sociais e corporais. A neurociência 

contemporânea demonstra que o cérebro humano opera segundo princípios de 

plasticidade, reorganizando-se a partir das experiências vividas, mas também revela a 

forte tendência à estabilização de padrões aprendidos em contextos recorrentes (Lent, 

2010; Damásio, 2011). Assim, o deslocamento territorial pode tanto abrir possibilidades 

de transformação quanto reativar automatismos profundamente sedimentados, 

dependendo das condições materiais, relacionais e afetivas que acompanham essa 

mudança. 

Do ponto de vista sociológico, o espaço não se apresenta como cenário neutro, 

mas como campo social estruturado por relações de poder, normas e distribuições 

desiguais de recursos. A organização territorial das cidades, os regimes de mobilidade e 

as formas de segregação socioespacial produzem diferenças significativas nas trajetórias 

individuais, moldando expectativas, desejos e horizontes de possibilidade. O conceito de 

habitus permite compreender como essas estruturas se incorporam ao corpo e à 

subjetividade, orientando práticas de maneira pré-reflexiva e tornando a desigualdade 

territorial uma desigualdade vivida (Bourdieu, 1996; Harvey, 2008). 

Além disso, a experiência geográfica não se restringe ao plano social e simbólico. 

Clima, relevo, altitude, luminosidade e condições ambientais participam ativamente da 

constituição do mundo vivido, modulando ritmos corporais, afetos e formas de habitar. A 

fenomenologia do corpo e a antropologia do ambiente mostram que o sujeito não apenas 

ocupa o espaço, mas o vive sensorialmente, construindo com ele uma relação de 

acoplamento contínuo. Nesse registro, a geografia física emerge como dimensão 

constitutiva da subjetividade, sem recorrer a determinismos, mas reconhecendo a 

mediação somática da experiência. 

Este artigo propõe, portanto, uma abordagem interdisciplinar da transformação 

existencial, articulando três eixos centrais: a mudança de ambiente como desestabilização 

de padrões subjetivos; a moldagem ontológica produzida pela endoculturação e pelo 

habitus; e a geografia, urbana, social e física, como instância ativa de produção da 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

4 

subjetividade. Ao mobilizar contribuições da psicologia social crítica, da sociologia 

bourdieusiana, da geografia humanista e crítica, da neurociência e da filosofia, o trabalho 

busca demonstrar que a transformação do indivíduo é sempre situada, relacional e 

atravessada por condições materiais e simbólicas. 

Ao longo do texto, argumenta-se que a verdadeira transformação existencial não 

reside na simples mudança de lugar, mas na capacidade, sempre tensionada e desigual, de 

reelaborar disposições incorporadas diante de novos regimes de espaço, tempo e 

reconhecimento. O deslocamento territorial, longe de garantir emancipação automática, 

revela os limites e as possibilidades da metamorfose subjetiva em uma sociedade marcada 

por desigualdades estruturais. Com isso, o artigo pretende contribuir para uma 

compreensão mais crítica e complexa da relação entre geografia e subjetividade, 

deslocando o debate do plano individualizante para uma ontologia social e territorial da 

experiência humana. 

  



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

5 

MUDANÇA DE AMBIENTE E TRANSFORMAÇÃO EXISTENCIAL 

 

A relação entre mudança de ambiente e transformação existencial configura um 

problema teórico intricado, situado na intersecção entre processos neurobiológicos, 

estruturas sociais e dinâmicas simbólicas. Longe de constituir um fenômeno meramente 

psicológico ou voluntarista, a transformação do sujeito deve ser compreendida como 

resultado de mediações históricas e materiais que condicionam, possibilitam e, ao mesmo 

tempo, limitam a experiência individual. Tal perspectiva exige o abandono de concepções 

liberais e abstratas de autonomia, segundo as quais o indivíduo seria plenamente soberano 

em suas escolhas e mudanças, para reconhecer que a subjetividade se constitui sempre 

em relação dialética com o meio social (Lane, 1984; Gonçalves Filho, 2004). 

A mudança existencial profunda não ocorre no vazio. Ela se ancora em contextos 

concretos, espaciais, institucionais, relacionais e simbólicos, que moldam não apenas as 

oportunidades objetivas de ação, mas também os horizontes de sentido a partir dos quais 

o sujeito percebe a si mesmo e ao mundo. O ambiente, nesse sentido, não deve ser 

concebido como mero pano de fundo neutro, mas como uma instância ativa de produção 

de subjetividade, capaz de reforçar continuidades identitárias ou de tensioná-las, abrindo 

fissuras por onde processos de transformação podem emergir. 

Do ponto de vista neurocientífico, a ideia de um self independente do ambiente 

revela-se insustentável. O funcionamento do sistema nervoso baseia-se no princípio da 

neuroplasticidade, isto é, na capacidade contínua de reorganização estrutural e funcional 

em resposta às experiências vividas. Padrões cognitivos, emocionais e comportamentais 

não são entidades abstratas, mas correspondem a circuitos neurais progressivamente 

estabilizados pela repetição em contextos relativamente previsíveis (Lent, 2010). O 

ambiente familiar, social e cultural atua, assim, como um conjunto de estímulos 

recorrentes que reforça determinados automatismos, reduzindo o custo cognitivo da ação 

cotidiana. 

Nesse quadro, uma mudança significativa de ambiente, seja geográfica, social ou 

institucional, rompe a constelação habitual de estímulos e expectativas que sustentava 

esses automatismos. A retirada dos sinais que acionavam respostas previamente 

aprendidas produz um estado inicial de desequilíbrio, frequentemente vivido como 

desorientação, ansiedade ou sensação de perda de referências. Contudo, é precisamente 

essa instabilidade que cria condições propícias à aprendizagem e à reorganização 

subjetiva: a suspensão do chamado “piloto automático” exige maior vigilância 

consciente, favorecendo a formação de novas associações cognitivas e afetivas (Damásio, 

2011). 

Esse potencial transformador, entretanto, não deve ser interpretado de forma 

ingênua ou excessivamente otimista. A própria neurociência indica que o cérebro é um 

órgão orientado à economia de energia e à repetição de padrões eficazes. Na ausência de 

prática deliberada, reflexão crítica e engajamento prolongado no novo contexto, os 

circuitos antigos tendem a se reativar, mesmo após mudanças espaciais radicais. Tal 

fenômeno explica por que deslocamentos geográficos, por si sós, não garantem 

transformações subjetivas duradouras: o ambiente pode abrir possibilidades, mas não 

assegura automaticamente sua atualização. 

A sociologia aprofunda essa análise ao deslocar o foco do plano estritamente 

individual para o campo das estruturas sociais. O ambiente não se reduz a estímulos 

físicos ou sensoriais, mas constitui um campo social organizado por normas, hierarquias, 

expectativas e distribuições desiguais de capitais simbólicos, culturais e materiais 

(Bourdieu, 1996). O indivíduo não apenas ocupa esse campo; ele o incorpora por meio 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

6 

do habitus, entendido como um sistema de disposições duráveis e transponíveis, 

produzido ao longo da socialização e responsável por orientar práticas sem necessidade 

de cálculo consciente. 

Mudanças radicais de vida frequentemente colocam o habitus em crise. 

Disposições que antes garantiam fluidez e reconhecimento passam a se mostrar 

inadequadas ou ineficazes no novo contexto, produzindo um descompasso entre 

esquemas internalizados e exigências objetivas do campo. Bourdieu denomina esse 

fenômeno de hysteresis, isto é, o atraso estrutural do habitus em relação às transformações 

do mundo social (Bourdieu, 2004). Nesse cenário, a mudança de ambiente físico adquire 

centralidade, pois materializa a inserção do sujeito em outro campo, com diferentes regras 

do jogo, critérios de legitimação e formas de reconhecimento. 

A articulação entre neurociência e sociologia permite compreender que a mudança 

de ambiente atua simultaneamente em dois níveis interdependentes: no plano 

infraindividual, desestabiliza padrões neurais consolidados; no plano supraindividual, 

reposiciona o sujeito em uma nova matriz de relações sociais, exigindo a incorporação 

progressiva de novas disposições (Lane, 1984; Bourdieu, 1996). O ambiente deixa, assim, 

de ser concebido como cenário passivo e passa a operar como agente ativo na 

reconfiguração da subjetividade. 

Ainda assim, uma análise crítica exige rejeitar qualquer forma de determinismo 

ambiental simplista. O indivíduo não ingressa no novo contexto como uma tábula rasa, 

mas carrega uma história corporal, afetiva e simbólica profundamente sedimentada 

(Damásio, 2011). Da mesma forma, nenhum campo social é intrinsecamente 

emancipador: todos contêm mecanismos de controle, exclusão e normalização que podem 

limitar ou capturar os processos de transformação (Bourdieu, 2004). A transformação 

existencial emerge, portanto, de um processo dialético, no qual o ambiente cria condições 

de possibilidade, enquanto o sujeito, com seus limites e recursos, experimenta, resiste e 

reelabora a si mesmo (Lane, 1984). 

 

A MOLDAGEM ONTOLÓGICA E OS LIMITES DA TRANSFORMAÇÃO 

 

A endoculturação, processo pelo qual o indivíduo internaliza os padrões culturais 

de seu grupo de origem, constitui uma das forças mais profundas e duráveis na formação 

do sujeito (Bourdieu, 1996). Trata-se de um processo ontológico no sentido forte do 

termo, pois não apenas transmite normas e valores explícitos, mas molda as próprias 

estruturas de percepção, sensibilidade e ação. Sua relação com a possibilidade de 

mudança existencial é, portanto, paradoxal: ao mesmo tempo em que oferece estabilidade 

identitária e sentido de pertencimento, impõe resistências estruturais à transformação. 

Mais do que conteúdos conscientes, a endoculturação produz esquemas 

incorporados que operam abaixo do nível da reflexão. Língua, entonações, gestualidades, 

ritmos de vida, hierarquias e formas de avaliação moral são inscritos no corpo e na 

sensibilidade como uma “segunda natureza” (Gonçalves Filho, 2004). Do ponto de vista 

neurocognitivo, esses esquemas correspondem a circuitos altamente estabilizados, cuja 

função é reduzir a incerteza e o esforço adaptativo diante do mundo social (Lent, 2010). 

A familiaridade cultural, nesse sentido, não é apenas simbólica, mas também 

neurobiológica. 

Quando o indivíduo se desloca para um novo ambiente cultural, esses esquemas 

entram inevitavelmente em tensão com normas, expectativas e valores distintos. A 

adaptação, contudo, não ocorre de maneira homogênea. Comportamentos observáveis e 

estratégias instrumentais tendem a se modificar mais rapidamente, enquanto valores 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

7 

profundos, afetos e julgamentos morais revelam maior inércia e resistência à mudança 

(Damásio, 2011). Essa defasagem entre adaptação externa e transformação interna é uma 

das principais fontes de sofrimento psíquico em processos de deslocamento prolongado. 

A endoculturação atua, assim, como um lastro identitário. Em determinadas 

condições, pode produzir retração defensiva, reforçando os padrões de origem como 

forma de proteção simbólica. Em outros casos, pode ser gradualmente reelaborada a partir 

de experiências prolongadas de imersão, reconhecimento e aprendizagem no novo 

contexto (Bourdieu, 2004). Esse processo, entretanto, é lento, não linear e frequentemente 

marcado por falhas reiteradas dos esquemas interpretativos anteriores, que abrem espaço 

para sua reconstrução parcial. 

Ainda assim, a endoculturação primária jamais é completamente apagada. Ela 

persiste como uma espécie de “sotaque existencial”, que pode ser ressignificado, 

deslocado ou criticamente elaborado, mas não eliminado por completo (Gonçalves Filho, 

2004). O sujeito que atravessa processos profundos de transformação torna-se, portanto, 

um ser híbrido, situado entre universos simbólicos distintos. Essa posição liminar, embora 

muitas vezes desconfortável, é também fonte privilegiada de criatividade, reflexão crítica 

e inovação cultural. 

Em síntese, a endoculturação constitui o elemento mais resistente na equação da 

mudança existencial. A mudança de ambiente não a suprime, mas a coloca em confronto 

com outras formas de vida, outros regimes de sentido e outras economias afetivas. O grau 

de transformação possível depende da capacidade do indivíduo de sustentar essa tensão 

interna, de tolerar a instabilidade identitária e de reelaborar, de modo reflexivo, seus 

próprios fundamentos simbólicos e corporais (Lane, 1984). 

A verdadeira metamorfose, portanto, não reside na ilusão de escapar da própria 

cultura, mas na habilidade de transformar o deslocamento em espaço de síntese crítica, 

no qual elementos antigos e novos se combinam para produzir uma subjetividade mais 

complexa, consciente de seus condicionamentos e ampliada em suas possibilidades de 

existência. 

 

METAMORFOSE COMO PENSAMENTO FILOSÓFICO: KAFKA E A 

EXPERIÊNCIA LIMITE DA SUBJETIVIDADE 

 

A novela A Metamorfose, de Franz Kafka (1997), ultrapassa amplamente o 

estatuto de obra literária para se constituir como um dispositivo filosófico privilegiado de 

análise da condição moderna. Longe de se restringir a uma alegoria fantástica sobre a 

transformação física de um homem em inseto, o texto opera como uma investigação 

radical sobre subjetividade, alienação, reconhecimento social e os limites da existência 

humana sob regimes normativos opressivos. A metamorfose de Gregor Samsa não deve 

ser lida como um evento extraordinário em si, mas como a revelação brutal de uma 

condição já latente: a redução ontológica do sujeito a sua função social. 

Desde as primeiras linhas, Kafka suspende qualquer explicação causal ou 

metafísica para a transformação. Não há pecado original, castigo divino ou racionalidade 

científica que justifique o ocorrido. Essa ausência de fundamento desloca o foco da 

narrativa do porquê da metamorfose para suas consequências existenciais. A pergunta 

filosófica central deixa de ser “por que Gregor se transformou?” e passa a ser “o que resta 

do sujeito quando ele perde sua legibilidade social?”. Nesse sentido, a obra antecipa 

críticas profundas às concepções substancialistas do sujeito, revelando sua dependência 

estrutural do reconhecimento externo. 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

8 

Gregor Samsa, antes da metamorfose, já vivia uma existência alienada. Sua 

identidade estava integralmente ancorada no trabalho, na obediência às exigências da 

empresa e na responsabilidade financeira pela família. Ele não é descrito como alguém 

que vive, mas como alguém que funciona. A metamorfose corporal apenas torna visível 

aquilo que já operava de forma invisível: a instrumentalização total do sujeito. Ao perder 

a capacidade de trabalhar, Gregor perde simultaneamente sua condição de pessoa aos 

olhos dos outros. A transformação física não cria a exclusão; ela a explicita. 

Sob uma perspectiva filosófica, a metamorfose pode ser compreendida como uma 

ruptura radical entre interioridade e exterioridade. Embora o corpo de Gregor se torne 

monstruoso, sua consciência permanece humana, sensível e reflexiva. Essa disjunção 

produz uma situação limite: o sujeito continua a sentir, pensar e sofrer, mas já não possui 

meios simbólicos ou linguísticos para ser reconhecido como tal. Kafka antecipa, assim, 

uma crítica devastadora à ideia moderna de racionalidade comunicativa: a linguagem 

deixa de ser garantia de humanidade quando o corpo não corresponde às normas 

socialmente aceitas. 

O espaço doméstico, tradicionalmente associado à proteção e ao cuidado, 

converte-se em instância disciplinar. O quarto de Gregor transforma-se em cela; a família 

assume progressivamente o papel de vigilante e, por fim, de algoz. A exclusão não é 

imediata, mas gradual, marcada por tentativas iniciais de adaptação que cedem lugar ao 

cansaço, à repulsa e à violência simbólica. Esse processo evidencia um ponto central do 

pensamento kafkiano: a normalização da crueldade. Não há vilões explícitos, apenas 

sujeitos ordinários ajustando-se pragmaticamente a uma nova realidade. 

Do ponto de vista ontológico, A Metamorfose desestabiliza a noção de identidade 

como essência estável. Gregor não “deixa de ser” quem era; ele se torna incompatível 

com as estruturas que lhe conferiam sentido. A identidade revela-se, assim, relacional e 

contingente, dependente de dispositivos sociais de validação. Quando esses dispositivos 

falham ou são retirados, o sujeito não desaparece, mas passa a existir em uma zona de 

indeterminação, marcada pela invisibilidade e pelo silêncio. 

A morte de Gregor, ao final da narrativa, não possui caráter trágico no sentido 

clássico, mas administrativo. Ela surge como solução funcional para um problema 

incômodo. O alívio experimentado pela família após sua morte revela o núcleo mais 

perturbador da obra: a eliminação do sujeito é vivida como restauração da ordem. Kafka, 

nesse gesto, formula uma crítica radical às formas modernas de racionalidade social, nas 

quais a vida só é considerada valiosa enquanto útil, produtiva e adaptável. 

Como pensamento filosófico, A Metamorfose não oferece redenção, síntese ou 

superação. Sua força reside justamente na recusa de qualquer reconciliação. A 

metamorfose não conduz à libertação, mas à exposição crua das condições que estruturam 

a existência moderna. O texto de Kafka opera, assim, como uma fenomenologia negativa 

da vida social, revelando os custos ontológicos da adaptação absoluta e da redução do 

sujeito à função. 

Nesse sentido, a metamorfose kafkiana pode ser lida como uma advertência 

filosófica permanente: enquanto a dignidade humana estiver condicionada à 

produtividade, à normalidade corporal e à legibilidade social, todos os sujeitos 

permanecerão, potencialmente, à beira da exclusão. Gregor Samsa não é uma exceção 

monstruosa, mas a figura-limite que revela, com precisão desconfortável, a lógica 

silenciosa que atravessa o mundo social moderno. 

 

GEOGRAFIA E TRANSFORMAÇÃO DO INDIVÍDUO 

 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

9 

A proposição de que “a geografia pode mudar um indivíduo” não deve ser 

entendida em chave meramente descritiva, como se o espaço fosse um cenário externo 

que, ocasionalmente, “influencia” comportamentos. Em termos rigorosos, trata-se de 

reconhecer a geografia como um conjunto de condições materiais, simbólicas, afetivas e 

políticas que participa ativamente da constituição do sujeito. Assim, “geografia” aqui não 

designa apenas localização, relevo ou clima, mas a produção social do espaço, a 

organização territorial do poder, os regimes de mobilidade, as ecologias sensoriais do 

lugar e as gramáticas cotidianas pelas quais o corpo se orienta, aprende, sofre e se ajusta 

(Lefebvre, 1991; Santos, 1996). 

Em perspectiva crítica, o indivíduo não “entra” no espaço como um ente 

autossuficiente; ele é espacialmente produzido. A subjetividade, entendida como modos 

de perceber, sentir, narrar e decidir, emerge de uma trama de relações em que o espaço 

funciona como dispositivo estruturante. Por isso, a geografia muda o indivíduo não por 

um efeito pontual, mas por um processo: ela reconfigura práticas, redes, ritmos, 

disposições e possibilidades, reorganizando o campo do que é pensável, desejável e 

realizável em uma dada vida social (Bourdieu, 1996; Massey, 2005). 

 

Espaço como condição de possibilidade 

 

A virada decisiva, para além de leituras ambientalistas simplificadoras, consiste 

em abandonar a ideia de que o espaço “impacta” o sujeito de fora para dentro. A teoria 

social do espaço desloca a discussão para um plano ontológico: o espaço é produzido por 

práticas, técnicas, instituições e relações de poder, e, ao mesmo tempo, produz modos de 

vida (Lefebvre, 1991). Nesse sentido, a geografia muda o indivíduo porque muda o 

regime de possibilidades que organiza sua existência concreta, o que pode ser acessado, 

evitado, imaginado e reconhecido. 

Milton Santos formula essa questão com notável densidade ao compreender o 

espaço geográfico como um conjunto indissociável de sistemas de objetos e sistemas de 

ações: objetos (infraestruturas, edificações, redes técnicas) não são neutros, pois 

condicionam ações; ações (práticas econômicas, políticas, culturais) reconfiguram 

objetos e atribuem-lhes função (Santos, 1996). Mudar de geografia, portanto, não é 

apenas mudar de “paisagem”: é deslocar-se entre diferentes combinações de objetos e 

ações, isto é, entre diferentes arquiteturas do possível. 

Essa mudança é particularmente relevante quando observamos que a modernidade 

urbana não opera apenas por escolhas individuais, mas por organização territorial de 

desigualdades. A distribuição de equipamentos, tempos de deslocamento, acesso a 

serviços e condições ambientais cria “mapas” diferenciados de vida, em que o espaço 

funciona como seletor social de oportunidades (Harvey, 2008; Santos, 2000). Assim, “ser 

mudado pela geografia” inclui ser reeducado por suas distâncias, por suas fricções, por 

suas barreiras e por seus acessos. 

 

Lugar, experiência e identidade: o sujeito como ser situado 

 

Se o espaço, na tradição crítica, é uma produção social, o lugar é a dimensão 

existencial e vivida dessa produção. A geografia muda o indivíduo porque, ao mudar de 

lugar, o sujeito altera suas referências afetivas, seus esquemas perceptivos e suas formas 

de pertencimento. Na geografia humanista, o lugar é entendido como uma configuração 

densa de memória, significado e experiência. Yi-Fu Tuan conceitua essa transição como 

passagem de “espaço” para “lugar”: o lugar surge quando o espaço é vivido, reconhecido 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

10 

e investido de sentido (Tuan, 1977). Edward Relph, por sua vez, enfatiza que a identidade 

não se forma em abstração, mas por graus de “insideness” (ser-de-dentro) e “outsideness” 

(ser-de-fora), isto é, por modos de enraizamento e estranhamento (Relph, 1976). 

A mudança geográfica, nesse registro, é uma mudança de mundo vivido: altera 

rotas, cheiros, sons, microclimas, texturas e ritmos; reorganiza a corporeidade cotidiana. 

A fenomenologia do lugar mostra que o corpo não é apenas ocupante do espaço: ele é um 

órgão de orientação, um sistema sensório-motor que aprende o mundo por repetição 

situada. Quando o indivíduo se desloca, perde automatismos e precisa reconstruir mapas 

corporais: reaprende distâncias, perigos, sociabilidades e sinais (Merleau-Ponty, 1945; 

Casey, 1993). A geografia, aqui, muda o indivíduo por meio de uma realfabetização 

sensível: aprende-se a viver de outro modo porque aprende-se a perceber de outro modo. 

Contudo, a transformação identitária não deve ser romantizada. Lugares não são 

apenas “acolhimento”; também podem ser máquinas de exclusão, com regimes de 

vigilância, estigmas territoriais e hierarquias simbólicas. Em contextos urbanos 

segregados, o lugar produz marcas sociais: endereços funcionam como sinais de valor ou 

desvalor, e o território torna-se uma gramática de classificação (Bourdieu, 1996; Harvey, 

2008). Assim, mudar de geografia pode produzir emancipação para alguns e precarização 

para outros, dependendo do modo como o espaço distribui reconhecimento e recursos. 

 

Mobilidade, tempo e subjetivação: geografias do movimento 

 

A geografia muda o indivíduo também pelo modo como organiza mobilidades, ou 

seja, quem pode se mover, como pode se mover, com que custos e sob quais controles. A 

chamada “virada das mobilidades” mostra que deslocamento não é mero transporte: ele 

reconfigura sociabilidades, temporalidades e formas de ser-no-mundo. Mobilidades são 

desigualmente distribuídas; há mobilidades privilegiadas (rápidas, seguras, conectadas) e 

mobilidades precárias (longas, fragmentadas, exaustivas) (Sheller; Urry, 2006). O espaço, 

portanto, produz subjetividades por meio de uma política do tempo: ao alongar ou 

encurtar trajetos, o território redistribui cansaço, expectativa, ansiedade e disponibilidade. 

A cidade contemporânea é, nesse sentido, uma pedagogia espacial: ensina 

disciplina por horários, por conexões obrigatórias, por trajetos que se repetem. O 

indivíduo é “mudado” quando passa a habitar outro regime temporal-territorial: uma 

metrópole de longos deslocamentos produz disposições diferentes das de uma cidade 

caminhável; um território de risco produz prudências e estratégias distintas das de um 

território estável. A mudança geográfica reestrutura não só caminhos, mas o cálculo 

cotidiano da vida, o que é seguro, rápido, possível, evitável. 

Tim Cresswell propõe compreender mobilidade como prática cultural e política: 

mover-se é sempre mover-se sob normas, com significados e julgamentos sobre quem se 

move “certo” ou “errado”, “legitimamente” ou “suspeitamente” (Cresswell, 2006). 

Assim, a geografia muda o indivíduo também pela via da normatização: certos espaços 

autorizam formas de presença; outros as criminalizam. A subjetividade se ajusta a essas 

permissões e interditos, internalizando medos e possibilidades. 

 

Espaço, poder e desigualdade 

 

No centro da questão está o fato de que a geografia é uma tecnologia de poder. A 

produção do espaço urbano organiza distâncias sociais e diferencia acessos; ela inscreve 

no território a economia política de uma sociedade. David Harvey enfatiza que a 

urbanização é um modo de absorção e reprodução do capital, e que o espaço urbano, longe 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

11 

de ser neutro, expressa conflitos distributivos e lutas por justiça espacial (Harvey, 2008). 

Henri Lefebvre, ao propor o “direito à cidade”, redefine a cidade como obra coletiva e 

reivindica a centralidade da apropriação social do espaço contra sua mercantilização 

(Lefebvre, 1996). 

Esses autores permitem compreender por que a geografia muda indivíduos de 

forma desigual: porque o espaço é desigual. Mudar de bairro, de cidade, de região ou de 

país significa entrar em outro regime de preço, de acesso, de visibilidade, de controle e 

de expectativa. O mesmo deslocamento pode ser vivido como expansão existencial por 

quem dispõe de capital econômico, cultural e redes; e como violência por quem desloca-

se sob precariedade, perda de pertencimento e vulnerabilidade (Bourdieu, 1996; Santos, 

2000). Desse modo, a geografia não muda “o indivíduo” em abstrato: ela muda indivíduos 

situados em estruturas. 

Essa dimensão é crucial para evitar moralismos: frequentemente, narrativas 

individualizantes atribuem “sucesso” ou “fracasso” a virtudes pessoais, ignorando que os 

territórios oferecem diferentes condições de conversão de esforço em resultado. A 

geografia muda o indivíduo porque muda a taxa de conversão entre energia investida e 

retorno possível. Ela reorganiza, portanto, a própria experiência de agência. 

 

Territorialidade, corpo e afetos 

 

Além das estruturas macro, há uma dimensão micropolítica do espaço: a forma 

como ele modula afetos. Territórios possuem atmosferas, densidades sensoriais e regimes 

de interação que incidem sobre humor, atenção e sensação de segurança. A filosofia e 

antropologia do habitar ressaltam que o ambiente não é mero contêiner: ele participa do 

acoplamento corpo-mundo, oferecendo resistências e convites à ação (Ingold, 2000). 

Mudar de geografia, assim, muda “como o mundo pega no corpo”: muda o modo de 

respirar, andar, esperar, interagir. 

O que se chama, em termos existenciais, de “transformação do indivíduo”, muitas 

vezes é a resultante de uma reconfiguração gradual de três dimensões: (a) práticas (o que 

se faz), (b) relações (com quem se convive) e (c) percepções (como se interpreta). A 

geografia atua exatamente nessas três frentes: altera práticas por infraestruturas; altera 

relações por redes e encontros; altera percepções por paisagens, valores, símbolos e 

normas. Ao se repetir, essa tríade torna-se disposição, e disposição torna-se modo de ser. 

 

O deslocamento como possibilidade e como risco 

 

Afirmar que a geografia muda o indivíduo não significa afirmar que o espaço 

determina mecanicamente a subjetividade. Implica reconhecer um processo mais fino: o 

espaço funciona como campo de forças que torna certas trajetórias mais prováveis do que 

outras. Há margem de resistência, criação e reinvenção, mas ela é sempre situada, isto é, 

mediada por recursos, redes e condições materiais. 

Doreen Massey oferece uma formulação particularmente produtiva ao conceber o 

espaço como relacional, múltiplo e aberto: não um recipiente fixo, mas uma 

simultaneidade de trajetórias em interação (Massey, 2005). Nessa visão, mudar de 

geografia é entrar em outra composição de trajetórias, e, portanto, em outro conjunto de 

potenciais e conflitos. A transformação do indivíduo é, assim, uma negociação contínua 

entre o que o novo espaço exige, o que ele permite e o que o sujeito consegue elaborar. 

Em conclusão, a geografia muda o indivíduo porque participa da produção do 

mundo vivido e do mapeamento social do possível. Ela reorganiza mobilidades, 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

12 

redistribui tempos, recalibra afetos, reconfigura reconhecimentos e condensa relações de 

poder em materialidades aparentemente banais. O sujeito não é apenas alguém que “passa 

por lugares”; é alguém que é, em parte, feito pelos lugares, e que, em contrapartida, ao 

agir, também os refaz. Nesse sentido, compreender a transformação individual exige 

compreender a geografia como ontologia prática: aquilo que, ao ordenar a vida, ordena 

também o modo de existir. 

 

MIGRAÇÃO E SUBJETIVIDADE 

A transformação do indivíduo por meio da geografia não pode ser compreendida 

como um efeito pontual do deslocamento espacial, mas como um processo complexo e 

prolongado no qual se articulam dimensões existenciais, sociais e corporais. A mudança 

de território reorganiza regimes de pertencimento, tensiona disposições incorporadas e 

reconfigura a experiência sensível do mundo. Migração, cidade e condições físicas do 

ambiente, como clima e altitude, não operam como fatores externos ao sujeito, mas como 

instâncias constitutivas da subjetividade. O indivíduo muda porque muda o modo como 

o mundo se oferece a ele, e porque essa oferta incide sobre o corpo, a memória, o afeto e 

as possibilidades de ação. 

A migração, nesse sentido, constitui uma das experiências mais radicais da 

modernidade, pois impõe uma ruptura simultânea em múltiplos níveis da vida. Ao migrar, 

o sujeito não perde apenas um endereço ou um emprego, mas um conjunto denso de 

referências cotidianas que estruturavam sua relação com o mundo. O lugar de origem 

funcionava como um sistema de orientações tácitas: rotas conhecidas, ritmos corporais, 

sociabilidades previsíveis, linguagens compartilhadas e paisagens afetivas sedimentadas 

pela repetição. O deslocamento rompe essa coerência e produz aquilo que pode ser 

denominado luto territorial: uma forma de perda que não se reduz à ausência de pessoas, 

mas envolve a perda de um mundo vivido. Trata-se de um luto frequentemente 

invisibilizado, pois os discursos hegemônicos sobre migração tendem a enfatizar ganhos 

econômicos ou oportunidades futuras, negligenciando os custos existenciais da ruptura 

(Tuan, 1977; Relph, 1976). 

Esse luto não se manifesta apenas como nostalgia consciente, mas como desajuste 

sensível e simbólico. O migrante carrega memórias que já não encontram 

correspondência no ambiente presente, produzindo um descompasso entre passado 

incorporado e presente vivido. Ao mesmo tempo, o pertencimento no novo território não 

é automático. Ele depende de reconhecimento social, isto é, da possibilidade de ser lido 

como legítimo dentro das gramáticas locais de valor. Sotaques, gestos, modos de vestir, 

repertórios culturais e trajetórias de classe tornam-se marcadores que podem facilitar ou 

bloquear esse reconhecimento. Assim, mesmo quando há inserção funcional, trabalho, 

moradia, circulação, pode persistir uma sensação de exterioridade, na qual o sujeito “está” 

no lugar, mas não se sente plenamente “de” lugar algum. 

O desenraizamento migratório, contudo, não é apenas perda; ele também pode 

operar como abertura. Ao suspender automatismos e romper continuidades, a migração 

pode criar condições para a reelaboração da trajetória individual, sobretudo quando o 

território de origem era marcado por limitações estruturais ou relações opressivas. No 

entanto, essa abertura é sempre ambígua e socialmente condicionada. O sujeito migrante 

oscila entre a tentativa de preservar continuidades identitárias, por meio de redes 

comunitárias, práticas culturais e memórias compartilhadas, e a necessidade de adaptação 

às exigências do novo contexto. Essa tensão pode produzir hibridismos criativos, mas 

também sofrimento psíquico, ansiedade e uma sensação prolongada de liminaridade, na 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

13 

qual o indivíduo não se reconhece integralmente nem no lugar de origem nem no de 

destino. 

Essa experiência existencial do deslocamento torna-se ainda mais inteligível 

quando articulada à análise da geografia urbana. As cidades não são apenas concentrações 

de população e infraestrutura, mas dispositivos territoriais de produção e reprodução de 

desigualdades. A organização urbana distribui de forma desigual tempos, distâncias, 

riscos e acessos, criando mapas diferenciados de oportunidade e de desgaste. A 

segregação socioespacial não é um efeito colateral neutro do crescimento urbano, mas 

uma tecnologia de ordenamento social que separa corpos, ritmos e recursos. Como 

demonstram Lefebvre, Santos e Harvey, o espaço urbano é produzido por relações de 

poder e, ao mesmo tempo, atua sobre elas, condicionando práticas e trajetórias de vida 

(Lefebvre, 1991; Santos, 1996; Harvey, 2008). 

Nesse contexto, a contribuição de Bourdieu é decisiva para compreender como as 

desigualdades espaciais tornam-se disposições incorporadas. O conceito de habitus 

permite analisar a forma como a história social se inscreve no corpo sob a forma de 

esquemas de percepção, avaliação e ação. O território em que se vive, seus limites, 

perigos, acessos e expectativas, educa o senso prático do sujeito, orientando-o de maneira 

pré-reflexiva. Viver em áreas marcadas por precariedade, longos deslocamentos e 

escassez de equipamentos urbanos produz disposições específicas: prudência excessiva, 

cálculo constante do tempo, restrição de repertórios e adaptação ao possível. O espaço, 

assim, não apenas organiza a vida material, mas molda expectativas e horizontes de desejo 

(Bourdieu, 1996). 

Quando o indivíduo se desloca para outro campo urbano, seja por migração, 

mobilidade social ou reassentamento territorial, pode ocorrer um descompasso entre 

disposições incorporadas e exigências do novo contexto. Bourdieu denomina esse 

fenômeno de hysteresis, isto é, o atraso estrutural do habitus em relação às condições 

objetivas do campo (Bourdieu, 2004). Esse descompasso manifesta-se em experiências 

cotidianas aparentemente banais: sentir-se deslocado em certos espaços, não dominar 

códigos implícitos de circulação e distinção, experimentar vergonha, insegurança ou 

inadequação. A cidade, nesse sentido, funciona como uma pedagogia silenciosa que 

ensina quem pode ocupar determinados lugares, em que condições e com quais custos 

subjetivos. 

A mobilidade urbana aprofunda essa análise ao revelar a dimensão temporal da 

desigualdade territorial. Deslocar-se pela cidade não é apenas mover-se no espaço, mas 

participar de regimes de tempo socialmente diferenciados. Mobilidades rápidas, 

confortáveis e previsíveis ampliam possibilidades de vida; mobilidades longas, 

fragmentadas e exaustivas consomem energia vital e restringem horizontes. A distribuição 

desigual da mobilidade implica uma distribuição desigual de tempo disponível, de 

cansaço e de expectativa, produzindo subjetividades marcadas por ritmos distintos de vida 

(Sheller; Urry, 2006; Cresswell, 2006). O território, assim, educa o corpo e a mente para 

aceitar certas restrições como naturais, quando elas são, na verdade, socialmente 

produzidas. 

Para além da dimensão social, a geografia atua também no nível somático e 

afetivo. Clima, altitude, luminosidade e umidade não são apenas variáveis físicas, mas 

componentes da experiência cotidiana que modulam ritmos corporais, disposições 

afetivas e modos de habitar. Uma abordagem crítica deve evitar o determinismo climático 

clássico, que atribuía características culturais diretamente a condições naturais. Contudo, 

isso não implica negar que a materialidade do ambiente participe da constituição da 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

14 

subjetividade. A questão não é causalidade direta, mas mediação experiencial: o corpo 

vive o clima, adapta-se a ele e reorganiza práticas em função dele. 

A fenomenologia do corpo oferece instrumentos conceituais importantes para essa 

análise. Em Merleau-Ponty, o corpo não é um objeto no espaço, mas a condição de 

possibilidade da experiência do espaço. Mudanças de ambiente físico exigem 

reconfigurações dos esquemas corporais: o modo de caminhar, respirar, vestir-se, planejar 

o dia e interagir socialmente é afetado por temperatura, relevo e luminosidade (Merleau-

Ponty, 1999). A altitude, por exemplo, pode impor limites fisiológicos que se traduzem 

em alterações de ritmo e esforço, reeducando o cotidiano. O clima, por sua vez, modula 

usos do espaço público, sociabilidades e temporalidades, mas sempre em articulação com 

infraestrutura e desigualdade: quem pode evitar o calor extremo, quem dispõe de abrigo, 

quem controla o próprio tempo. 

Nessa perspectiva, pode-se falar em ecologias afetivas: configurações ambientais 

nas quais elementos físicos e sociais se combinam para produzir atmosferas relativamente 

estáveis de experiência. O ambiente não é apenas percebido; ele é vivido como conjunto 

de convites e resistências à ação. Como argumenta Ingold, habitar é um processo de 

acoplamento entre corpo e mundo, no qual percepção, movimento e ambiente se co-

produzem (Ingold, 2000). Migrar entre ecologias afetivas distintas pode gerar 

estranhamento somático, exigindo do corpo um reaprendizado da vida cotidiana, com 

efeitos subjetivos profundos. 

Em síntese, migração, geografia urbana e condições físicas do ambiente 

constituem dimensões interdependentes da produção territorial da subjetividade. A 

migração evidencia a ruptura e o luto; a cidade evidencia a estrutura e a desigualdade; o 

clima e a altitude evidenciam a dimensão corporal e afetiva do habitar. Juntas, essas 

dimensões demonstram que a geografia muda o indivíduo porque reorganiza o campo do 

possível, redistribui tempo e energia, redefine pertencimentos e inscreve-se no corpo 

como experiência. Não se trata de determinismo, mas de reconhecimento de que a 

existência é sempre situada. O indivíduo não apenas atravessa territórios; ele é, em grande 

medida, produzido por eles, e, ao agir, também os transforma. 

  



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

15 

REFERÊNCIAS 

BLOOM, Harold et al. (Ed.). Franz Kafka's The Metamorphosis. Infobase Publishing, 

2009. 

 

BOCK, Ana Mercês Bahia. A psicologia sócio-histórica: uma perspectiva crítica em 

psicologia. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2015. 

 

BOCK, Ana Mercês Bahia; GONÇALVES FILHO, José Moura. A dimensão subjetiva 

da realidade social. São Paulo: Cortez, 2010. 

 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 7. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

 

BOURDIEU, Pierre. Razões práticas: sobre a teoria da ação. Campinas: Papirus, 1996. 

 

CASEY, Edward S. Getting back into place: toward a renewed understanding of the 

place-world. Bloomington: Indiana University Press, 1993. 

 

CRESSWELL, Tim. On the move: mobility in the modern Western world. New York: 

Routledge, 2006. 

 

DAMÁSIO, António. O erro de Descartes: emoção, razão e o cérebro humano. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

DURKHEIM, Émile. O suicídio. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

GOFFMAN, Erving. A representação do eu na vida cotidiana. 20. ed. Petrópolis: Vozes, 

2011. 

 

GONÇALVES FILHO, José Moura. Humilhação social: um problema político em 

psicologia. Psicologia USP, São Paulo, v. 15, n. 1-2, p. 11-67, 2004. 

 

HARVEY, David. O direito à cidade. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

HENSON, George. The Metamorphosis by Franz Kafka. World Literature Today, v. 89, 

n. 1, p. 66-67, 2015. Disponível em:< 

https://muse.jhu.edu/pub/431/article/833751/summary>. Acesso 13/01/2026 

 

INGOLD, Tim. The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and 

skill. London: Routledge, 2000. 

 

KAFKA, Franz. A metamorfose. Tradução de Modesto Carone. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1997 

 

KANDEL, Eric R. Em busca da memória: o nascimento de uma nova ciência da mente. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

 

LANE, Silvia Tatiana Maurer. O que é psicologia social. São Paulo: Brasiliense, 1984. 

 



 
Mover, Ciências e Humanidades 

 

MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

16 

LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 1996. 

 

LEFEBVRE, Henri. The production of space. Oxford: Blackwell, 1991. 

 

LENT, Roberto. Cem bilhões de neurônios? Conceitos fundamentais de neurociência. 2. 

ed. São Paulo: Atheneu, 2010. 

 

MASSEY, Doreen. For space. London: Sage, 2005. 

 

MEAD, George Herbert. Espírito, self e sociedade. São Paulo: Martins Fontes, 1973. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins 

Fontes, 1999. (Obra original publicada em 1945). 

 

RELPH, Edward. Place and placelessness. London: Pion, 1976. 

 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo: 

Hucitec, 1996. 

 

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 

universal. Rio de Janeiro: Record, 2000. 

 

SHELLER, Mimi; URRY, John. The new mobilities paradigm. Environment and 

Planning A, v. 38, n. 2, p. 207–226, 2006. 

 

TUAN, Yi-Fu. Space and place: the perspective of experience. Minneapolis: University 

of Minnesota Press, 1977. 

 


